
Ist der Tod das Ende?

Oder: Worauf Christen hoffen

PROF. DR. PHIL. DR. THEOL. MARTIN BREUL

INSTITUT FÜR KATHOLISCHE THEOLOGIE – TU DORTMUND

FORTBILDUNG NOTFALLSEELSORGE – 17.12.2025



Überblick 
1. Kurze Einleitung: Was ist überhaupt Theologie?

2. Welche Ewigkeit? Christliche Hoffnung angesichts neuer Technologien

3. Eine Reportage aus dem Jenseits? Was sich über ein Leben nach dem Tod sagen lässt – und 
was nicht

4. Himmel, Hölle, Fegefeuer? Kleine Symbollehre klassischer christlicher Eschatologie

2



1. Einleitung: Die Frage nach Gott
• Theologie: theos (Gott) + logos (Rede von, Lehre, 
Vernunft) = Rede/Lehre von Gott, Vernunft des 
Glaubens

→Nachdenken über Gott, welches glaubensbasiert und 
vernunftorientiert ist

• Nachdenken: Fragen nach der Existenz Gottes, dem 
Sinn der Existenz, die Rolle von Traditionen, das 
moralisch Richtige, etc.  

• Gott: Theologie reflektiert die Rede über Gott und 
über die Wirklichkeit im Ganzen, fragt nach einer 
existenziell tragfähigen Einstellung zum Sein als solchen

3



1. Einleitung: Die Frage nach Gott
• Glaubensbasiert: Theologie ist eine positionale
Wissenschaft, die sich auf den christlichen Glauben 
bezieht 

• Wichtige methodische Unterscheidung: 
Teilnehmerperspektive vs. Beobachterperspektive

• Theologie = Teilnehmer:innenperspektive; 
Religionswissenschaft/Religionssoziologie = 
Beobachter:innenperspektive

→Nicht: Was erhoffen Personen faktisch?

→Sondern: Welche Hoffnungen sind begründbar?

4



1. Einleitung: Die Frage nach Gott
• Vernunftorientiert: Theologie fragt nach den rationalen Gründen, die 
für religiöse Überzeugungen sprechen

• Basierend auf klaren Begriffen und kritisierbaren Argumenten

• Religion braucht Theologie, da die Vernunft des Glaubens sein 
Unterscheidungsmerkmal von irrationalen esoterischen Spinnereien ist

• Versprechen der Systematischen Theologie: Der christliche Glaube ist 
vernünftig! 

Es gilt, „dass sich restlos alle Gehalte religiöser Überzeugungs- bzw. 
Antwortsysteme in dem Sinne philosophisch explizieren lassen müssen, 
dass sie keine nicht-rationalen ‚Überschüsse‘ enthalten. Anders gesagt: 
Wenn der Glaube selbst vernünftig ist, dann kann er das nicht auf eine 
Weise sein, die der kritischen Vernunft unzugänglich wäre. Zu 
unterscheiden ist diese These freilich von dem Anspruch, die 
Glaubensinhalte ließen sich auch in reiner Spekulation positiv 
aufweisen“ (Langenfeld 2018, 129).

5



2.  Welche Ewigkeit?
Stellen Sie sich vor, eines Tages überreicht Ihnen die Ärztin Ihres Vertrauens drei kleine Pillen und fordert Sie auf, sich eine

dieser Pillen auszusuchen. Die erste Pille ändert nichts an Ihrer Lebenserwartung, sondern erleichtert lediglich einiges im Leben:

Sie werden mit dieser Pille ungefähr 90 Jahre alt werden, und Sie werden keine schlimmen Krankheiten oder starken Schmerzen

erleiden. Die zweite Pille verlängert Ihr Leben signifikant: Sie werden ungefähr so alt wie die Lebewesen mit der größten

Lebenserwartung auf diesem Planeten, also etwa 300-400 Jahre. Der Erfinder des Gedankenexperiments, Thomas Ramge, nennt

diese Option daher auch das ‚Grönlandhai‘-Szenario. Die dritte Pille verlängert Ihr Leben potenziell ins Unendliche. Ihnen bleibt

zwar immer die Möglichkeit, sich selbst das Leben zu nehmen, aber solange Sie das nicht tun, werden Sie nicht eines natürlichen

Todes sterben. Die Frage des Gedankenexperiments liegt auf der Hand: Für welche Pille würden Sie sich entscheiden?

→ Abstimmung per Handzeichen

→ Think – Pair – Share über die Gründe für die jeweilige Wahl!

6



2.  Welche Ewigkeit?
These: Das Gedankenexperiment kann nicht einfangen, was christliche Hoffnung zum Ausdruck 
bringt! Christliche Hoffnung ist durch drei Kernelemente gekennzeichnet: 

1. Nicht Verewigung des Diesseits, sondern Transformation des eigenen Seins

2. Zentrum der christlichen Hoffnung: Reich Gottes Botschaft

3. Christliche Hoffnung ist keine Privatsache 

Zwei Schlussfolgerungen:

→ Christliche Hoffnung ist kein sicheres Wissen – Wissen schließt Hoffnung gerade aus

→ Christliche Hoffnung ist gesellschaftlich wichtig, um in utopiefernen Zeiten Gesellschaft zu 
gestalten

7



2.  Welche Ewigkeit?
1. Keine „ewige Wiederkehr des Gleichen“

• Philosophiegeschichtlich: Nietzsche (Der Übermensch muss die ewige Wiederkehr des 
Gleichen bejahen können); Gegenwärtig: Transhumanismus (Mind-Uploading), KI oder 
Longevity-Studies

• Säkulare Versprechen der Verlängerung / Verewigung des Diesseits als Ersatz-Hoffnung?

• Nein, denn ein gelingender Existenzvollzug hat einen Zeitindex, sonst folgt Beliebigkeit und 
unendliche Langeweile:

• „Millionen sehnen sich nach einem ewigen Leben, wissen jedoch nicht einmal, was sie mit sich an einem 
verregneten Sonntagnachmittag anfangen sollen.“ (Ramge, Wollt ihr ewig leben?, 19)

„Gemeint ist nicht, dass es nach dem Tod weitergeht, als ob, um mit Feuerbach zu sprechen, nur die 
Pferde gewechselt und dann weitergefahren würde, also jene eigentümliche Gestreutheit und 
unbestimmte, immer neu bestimmbare leere Offenheit des zeitlichen Daseins weiterdauere. Nein, in 
dieser Hinsicht setzt der Tod ein Ende für den ganzen Menschen.“ Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens. 
Einführung in den Begriff des Christentums, Freiburg 2014, 745.

8



2.  Welche Ewigkeit?
Menschliche Existenz ist radikal unbedeutend – und damit wertlos: 

„In irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen 
flimmernd ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem 
kluge Thiere das Erkennen erfanden. Es war die hochmüthigste und 
verlogenste Minute der ‚Weltgeschichte’; aber doch nur eine Minute. 
Nach wenigen Athemzügen der Natur erstarrte das Gestirn, und die 
klugen Thiere mussten sterben. – So könnte Jemand eine Fabel erfinden 
und würde doch nicht genügend illustrirt haben, wie kläglich, wie 
schattenhaft und flüchtig, wie zwecklos und beliebig sich der 
menschliche Intellekt innerhalb der Natur ausnimmt; es gab Ewigkeiten, 
in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird sich 
nichts begeben haben.“ (Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge im 
außermoralischen Sinn, 309)

9



2.  Welche Ewigkeit?
1. Keine „ewige Wiederkehr des Gleichen“

• Christliche Hoffnung: Nicht schlechte Unendlichkeit, sondern 
Transformation des Seins

• Basis: Der letzte Grund des Seins ist Gemeinschaft, ist Liebe, 
ist eine Beziehungswirklichkeit – und die Hoffnung ist, in 
diese Beziehungswirklichkeit als Subjekt aufgenommen zu 
werden und an unbedingter Liebe teilzuhaben:

„Wir Christen hoffen auf  den neuen Menschen, den neuen Himmel und 
die neue Erde in der Vollendung des Reiches Gottes“ (Unsere Hoffnung, 
95).

→ Christliche Hoffnung kommt im Gedankenexperiment 
überhaupt nicht vor, da es ausschließlich Optionen der 
Verlängerung des irdischen Seins anbietet

10



2.  Welche Ewigkeit?
2. Das Reich Gottes als Kern christlicher Hoffnung

• Reich Gottes zielt nicht auf neue Staatsform / Theokratie, sondern auf eine 
Lebensform

• Beziehungswirklichkeit, in der unbedingte Liebe realisiert werden kann

• unmittelbare Zuwendung zum konkreten Anderen, welches durch Glauben 
getragen wird: 

„Jesu Handeln ist dabei auch für ihn selbst glaubender Vorgriff. Er ‚wagt‘ es, sich auf  die 
drängende Nähe der Herrschaft Gottes einzulassen. Er greift vor auf  die Vollendung des 
Reiches Gottes, die sich durchsetzen will, und zwar so, dass er die Wirklichkeit Gottes und 
sein Heil für die anderen behauptet.“ Peukert,: Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie –
Fundamentale Theologie, 326.

→ Reich Gottes als Zuspruch einer nachhaltigen Gerechtigkeit, die auch die 
Toten mit einschließt 

→ Diese Perspektive auf die ‚rettende Gerechtigkeit‘ für die Opfer der 
Geschichte fehlt im Transhumanismus / im GedEx völlig

11



2.  Welche Ewigkeit?
2. Das Reich Gottes als Kern christlicher Hoffnung 

• Wichtig: Kein raumzeitliches Missverständnis vom ‚Reich Gottes‘: Das 
Reich Gottes ist kein Ort, an dem man einziehen kann, sondern eine 
relationale Wirklichkeit wechselseitiger Anerkennung

• Spannungsreiche Balance: In Jesus von Nazareth bricht das Reich 
Gottes an – es ist aber noch nicht vollends im irdischen Sein realisiert

→ Als Sohn Gottes verweist Jesus von Nazareth nicht einfach nur auf 
das Reich Gottes, sondern er realisiert es schon. Als Mensch bleibt 
aber auch ihm nichts anderes übrig, als mit bestimmten Zeichen, 
Symbolen und Handlungen das Reich Gottes symbolisch aufscheinen 
zu lassen – es ist also noch nicht vollständig in der Welt realisiert. 

→ Christliche Hoffnung setzt auf das Reich Gottes – nicht auf eine 
Verstetigung des irdischen Seins

12



2.  Welche Ewigkeit?
3. Die politische Grundsignatur christlicher Hoffnung

• Doppelstruktur christlicher Hoffnung: Existenzielle Relevanz – politische 
Relevanz

• Glaube nicht als Beruhigungspille, sondern als politischer Auftrag: Strukturen 
von Liebe und Gerechtigkeit drängen auf Realisierung (auch innerkirchlich!)

„Das Wort der Verkündigung wurde verstanden als reines Anredewort, als 
Wort der personalen Selbstmitteilung Gottes, nicht aber als Wort einer 
gesellschaftsbezogenen Verheißung.“ (Metz, Johann Baptist: Zur Theologie der 
Welt, 103).

→ Dialektik von Zuspruch und Anspruch göttlicher Liebe: Beides 
bedingt sich gegenseitig!

→ Hoffnung nicht nur für das Jenseits, sondern für das Diesseits!

13



2.  Welche Ewigkeit?
Konsequenzen für die Rede von Hoffnung

A) Hoffnung ist nicht kompatibel mit sicherem Wissen

• Hoffnung ist ein Sehnsuchtswort: Wenn ich schon um die Erfüllung einer Hoffnung weiß, wird 
Hoffnung überflüssig

•„Denn auf Hoffnung hin sind wird gerettet. Hoffnung aber, die man schon erfüllt sieht, ist keine Hoffnung. 
Denn wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht? Hoffen wir aber auf das, was wir nicht sehen, dann 
harren wir aus in Geduld“ (Röm 8, 24-25)

→ Hoffnung ist keine graue Theorie, sondern bunte Praxis

→ Keine metaphysische Kosmologie, sondern umfassende Interpretation der Praxis des Seins

14



2.  Welche Ewigkeit?
Konsequenzen für die Rede von Hoffnung

B) Hoffnung als ‚entgegenkommende Lebensform‘

„Die säkulare Moderne hat sich aus guten Gründen vom Transzendenten abgewendet, 
aber die Vernunft würde mit dem Verschwinden jeden Gedankens, der das in der 
Welt-Seiende im Ganzen transzendiert, selber verkümmern. […] Solange sich die 
religiöse Erfahrung noch auf die Praxis der Vergegenwärtigung einer starken 
Transzendenz stützen kann, bleibt sie ein Pfahl im Fleisch einer Moderne, die dem Sog 
zu einem transzendenzlosen Sein nachgibt – und solange hält sie auch für die säkulare 
Vernunft die Frage offen, ob es unabgegoltene semantische Gehalte gibt, die noch 
einer Übersetzung ‚ins Profane‘ harren.“ (Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der 
Philosophie, Band 2:, 807) 

→ Gesellschaftliche Fruchtbarmachung christlicher Hoffnung

15



2.  Welche Ewigkeit?
Rückkehr zum Gedankenexperiment: 

• GedEx muss theologisch als unzureichend zurückgewiesen werden:

→ Funktioniert nur unter Voraussetzung eines Rahmens der Immanenz, der jeden Ausgriff 
aufs Transzendente ausschließt

→ verliert damit die entscheidende Dimension christlicher Hoffnung aus dem Blick: 
Erfahrung eines Getragen-Seins von einem guten letzten Grund

→ Zuspruch des ‚Es ist gut, dass DU bist!‘ ist zugleich gesellschaftlicher und moralischer 
Anspruch

16



Zwischenrunde

Haben Sie Fragen – Anmerkungen – Unklarheiten?

17



3. Was lässt sich überhaupt sagen?
1. Beobachtung: Die Frage nach dem Fortbestehen von Personen über 

den Tod hinaus ist biblisch sehr umstritten!

„Was die einzelnen Menschen angeht, dachte ich mir, dass Gott sie 
herausgegriffen hat und dass sie selbst (daraus) erkennen müssen, dass sie 
eigentlich Tiere sind. Denn jeder Mensch unterliegt dem Geschick und auch 
die Tiere unterliegen dem Geschick. Sie haben ein und dasselbe Geschick. 
Wie diese sterben, so sterben jene. Beide haben ein und denselben Atem. 
Einen Vorteil des Menschen gegenüber dem Tier gibt es da nicht. Beide sind 
Windhauch. Beide gehen an ein und denselben Ort. Beide sind aus Staub 
entstanden, beide kehren zum Staub zurück. Wer weiß, ob der Atem der 
einzelnen Menschen wirklich nach oben steigt, während der Atem der Tiere 
ins Erdreich hinabsinkt?“ (Kohelet 3, 18-21)

→ Individuelle Fortexistenz nach dem Tod ist biblisch unklar, 
ebenfalls beliebtes Motiv: Das lebenssatte Sterben

18



3. Was lässt sich überhaupt sagen?
2. Beobachtung: Es braucht eine angemessene Verstehensweise von 

Aussagen über das Jenseits

Klassischer Ort: Karl Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik 
eschatologischer Aussagen (= Verstehensregeln)

1. Aussagen über das Jenseits sind Aussagen über Christus im Modus 
der Unendlichkeit → Kein Sonderwissen, sondern Übersetzung der 
Botschaft Jesu in Frage nach Leben nach dem Tod!

2. Christliche Theologie ≠ Reportage aus dem Jenseits! 

3. Vertrauen in die Auferstehung Jesu begründet Hoffnung auf die 
Auferstehung aller Menschen – alles darüber hinaus ist 
Wahrsagerei

19



3. Was lässt sich überhaupt sagen?
„Eschatologie ist nicht die antizipierende Reportage später erfolgender 
Ereignisse, […] sondern der für den Menschen in seiner geistigen 
Freiheits- und Glaubensentscheidung  notwendige Vorblick […] auf die 
endgültige Vollendung. […] Der Christ, der die Offenbarung Christi 
annimmt, weiß, um Christus zu kennen und weil er ihn kennt, dass die 
Vollendung eben die Christi ist, und sonst weiß er von ihr eigentlich 
nichts. […] Sein Wissen um die Eschata ist nicht eine zusätzliche 
Mitteilung zu der dogmatischen Anthropologie und Christologie, 
sondern nichts anderes als eben deren Transposition in den Modus der 
Vollendung.“ (Rahner, Hermeneutik eschatologischer Aussagen, 414f.)

20



3. Was lässt sich überhaupt sagen?
3. Beobachtung: 

Der Grundgedanke der christlichen Hoffnung ist: Nicht die eigene 
Todesangst, sondern der Tod der anderen ist das theologische Problem!

„Jemanden lieben heißt, ihm zu sagen: Du wirst nicht sterben!“

→ Christliche Hoffnung als Solidarität mit den Toten und 
Erschlagenen

→ Leiden an Unrecht als Triebfeder einer christlichen Hoffnung –
als Perspektive der Erlösung für die Anderen

→ Hoffnung auf Auferstehung wurzelt in Gerechtigkeit Gottes, nicht 
in der Sehnsucht nach der eigenen Unsterblichkeit

→ Offene Frage der theologischen Forschung: Für wen gilt 
Auferstehung? Nur für Menschen – oder für mehr?

21



3. Was lässt sich überhaupt sagen?
„In der Liebe steckt eine Gutheißung, welche für den Anderen den Tod 
nicht zulassen kann. Liebe erscheint wie eine machtlosere 
Nachahmung des Schöpfungsblicks Gottes auf das Geschöpf, der sah, 
dass alles gut, sehr gut war (Gen 1). In diesem Nachempfinden des 
Schöpfungsblickes wird die mögliche Annihilation eines Geschöpfs zur 
Absurdität die dessen innerstes Gutsein negiert. Im Sterben der 
Anderen – und nur deren Tod erlebt man hienieden selbst! – bricht die 
Frage nach Rettung auf, evidenter als in der Frage nach dem eigenen 
Tod.“ (Taxacher, Ist der Tod das Ende?, 132.)

→ Keine Jenseits-Vertröstung, sondern Protest gegen die 
Ungerechtigkeit des Sterbens der Anderen!

→ Kein Beweis der christlichen Hoffnung, aber rationaler Aufweis 
(Postulat der praktischen Vernunft)

22



4. Kleine Symbollehre 
Klassische christliche Jenseitsvorstellung

◦ (Dürnberger, Martin, Basics Systematischer Theologie, 2023, 438)

→ Diese Vorstellung erweist sich als nicht haltbar!

23



4. Kleine Symbollehre 
Einwände gegen klassische Vorstellung

1. Erwägungen aus der Hermeneutik: Das wäre ja die klassische 
Reportage aus dem Jenseits!

2. Himmel, Hölle etc.: Kein metaphorisches Verständnis, sondern 
raumzeitlich ausgedehnte Orte – was ist daran erlösend? 

3. Religionskritik: Ist das nicht Vertröstung / Einschüchterung / 
Unterdrückung?

4. Warum Trennung von Leib und Seele? Wie soll das gehen? 

5. Letztlich nur Verlängerung diesseitiger Realität ins Jenseits

→ Moderne Theologie: So nicht, sondern symbolische Re-Lektüre 
christlicher Hoffnung

24



4. Kleine Symbollehre 
Achtung:

1. Die folgende Symbollehre ist keine ‚Reportage aus dem Jenseits‘, 
sondern die Verlängerung der christlichen Hoffnung ins Jenseits

2. Begriffe wie Himmel, Hölle, Fegefeuer, Gericht etc. sind metaphorische 
Sprechweisen, um diese christliche Hoffnung zum Ausdruck zu bringen

→ Sie zielen nicht auf raumzeitlich ausgedehnte Orte irgendwo im 
Universum, sondern auf eine göttliche Beziehungswirklichkeit 
jenseits von Raum und Zeit

→ Zugleich sind sie ‚handfestere‘ und symbolisch aussagekräftigere 
Metaphern als die abstrakten theologischen Erwägungen Rahners 
– daher auch keine Disqualifizierung als Kinderglaube, sondern 
theologische Analyse dessen, was diese Metaphern meinen 
können

25



4. Kleine Symbollehre 
1. Gericht / Jüngstes Gericht

• NICHT: Innerweltliches Gerichtsverfahren / „Strafzetteltheologie“

• Sondern: 
• Individuelle Perspektive: Begegnung mit unbedingter Liebe Gottes, Erkenntnis 

der eigenen Unzulänglichkeiten durch offenbar gewordene unbedingte Liebe 
Gottes

• Politische Perspektive: Wahrung der Gerechtigkeit Gottes und des Eigenrechts 
der ‚Opfer der Geschichte‘ – keine alles nivellierende und gleichmachende 
Liebe, sondern differenziertes Urteil

• Frage – und Gegenfrage: Auch Gott steht vor Gericht / Theodizee

→ Zur Vollendung personaler und interpersonaler Geschichte gehört ein 
Moment der Gerechtigkeit dazu – ohne Gerechtigkeit kein Heil!

26



4. Kleine Symbollehre 
2. Purgatorium / Fegefeuer

• NICHT: Besonders heißer Kessel, in dem göttliche Strafen für irdische 
Sünden durch körperliches Leiden gebüßt werden

• Sondern: 
• Prozess der Reifung / transformative Dimension der Begegnung mit der 

unbedingten Liebe Gottes

• Der Blick der Liebe ist das Medium schmerzhafter Transformationen

• Analogie: Das Nachhausekommen nach durchzechter Nacht / das schlechte 
Gewissen unter dem Blick des geliebten Anderen

→ Schmerzhafter Übergang aus Unvollkommenheiten des Diesseits in die 
Liebe Gottes

27



4. Kleine Symbollehre 
3. Hölle

• NICHT: Spezifischer Ort ewiger körperlicher Qualen für unerlässliche 
Sünden

• Sondern: 
• Dauerhafte Weigerung des Menschen, sich auf die Liebe Gottes einzulassen

• Selbstgewählte ewige Beziehungslosigkeit, ein ewiges Nein zu Gott

• Gott verhängt keine Strafen, sondern der Mensch verweigert sich durch 
dauerhafte Verweigerung von Liebe

• Möglichkeit: Die Hölle ist leer, da niemand sich dauerhaft der Liebe verweigert 
– aber: Die Möglichkeit der Hölle muss um der Freiheit des Menschen 
bestehen bleiben

→ Die Hölle ist reale Möglichkeit, von der gehofft wird, dass sie nicht 
aktualisiert wird

28



4. Kleine Symbollehre 
4. Himmel

• NICHT: Spezifischer Ort (‚Paradies‘), an dem bestimmte Vorstellungen 
diesseitigen Glücks unendlich gut erfüllt sind

• Sondern: 
• Vollendung einer Existenz in der Liebe Gottes

• ‚Nach-Hause-Kommen‘ in Beziehung 

• Vgl. Arcade Fire: ‚If I can‘t find you there, I don‘t care‘ → Ewigkeit ist kein 
Selbstzweck, sondern nur als relationale Wirklichkeit sinnvoll bestimmbar

→ Himmel = endgültige versöhnte Gemeinschaft der ganzen Schöpfung mit 
Gott

→ Entkosmologisierte, relationierte Verständnisweise – Himmel als 
Vollendung des Reiches Gottes

29



5. Fazit
• Grundbotschaft des Christentums: Am Grund des Seins wartet nicht das Nichts, 
sondern eine Antwortbeziehung – unbedingte Zuwendung, nicht Absurdität prägt 
das Sein

• Aussagen der christlichen Hoffnung über ewiges Leben sind Ausbuchstabierungen 
dieser Grundbotschaft – alle Metaphern über das Jenseits dienen dazu, diese 
Grundbotschaft zu illustrieren

• Niemand weiß, wie es nach dem Tod weitergeht – aber es gibt gute Gründe zu 
hoffen, dass es mit dem Tod nicht aus ist

• Diese Hoffnung ist nicht nur etwas für einen selbst, sondern eine 
gesellschaftsbezogene Verheißung: Das Reich Gottes möchte schon im Diesseits 
real werden, und aus der Hoffnung heraus kann man selbst tätig werden, die 
unbedingte Zuwendung Gottes erfahrbar werden zu lassen

→ „Es schwingt in der Vorstellung des Glücks unveräußerlich die der 
Erlösung mit.“ (Walter Benjamin)

30



Ihre Fragen

Haben Sie Fragen – Anmerkungen – Unklarheiten?

31


